

## CHAPTER1 现代世界开始

基础问题意识:如果今日之问题来自于今日的人对世界有一种错误的"理解方法",这个理解方法是怎么来的?是什么样的?具有何种内在张力?

## EPISODE6 重回感觉世界

基础问题意识:在休谟后,"感觉"确实被看作比"理性"更加本源的意识基础,但仅"快乐"或"痛苦"的感觉观念当然是过于简化的,如何揭开感觉的丰富性?

### 翻电2.0 整体章节

1 纯粹理性批判 / 2 哲学研究 / 3 论语 / 4 查拉图斯特拉如是说

/5 性经验史/6 理想国/7 精神现象学/8 存在与时间

## 从本期视角看待之前的节目

## E1 理性主义与疯狂

培根方法针对感觉,必然因为实验设计中对条件的操纵,导 致锁定先验情境而产生片面的感受,那不是感受的全部。

## E2 小丑与现代疯狂

疯狂既可以是一种结果,也可以是"疯狂感",这是靠理性构成的先验条件引导的感受,也导致更多的疯狂结果产生。

## E3 笛卡尔的怀疑与真理

按照笛卡尔的方法,我们可能不是接近一种"真"感觉,而是"没有"感觉,怀疑一切的完备性,对人是"无感"的。

## E4 笛卡尔真理世界

灵魂广延化的逻辑,也许就是因为感觉被笛卡尔排除,所有 感觉变为"非感觉",而人的自由,也就在里面彻底消失了。

## E5 休谟的印象

休谟认为感觉是被直接给予的,因而具有最根本的确定性, 这是对感觉的一种简化和误解,感觉不是镜子。

## 本期内容大纲

#### 本期问题意识:

在休谟后,"感觉"确实被看作比"理性"更加本源的意识基础,但仅仅"快乐"或"痛苦"的感觉观念当然是过于简化的,如何揭开感觉的丰富性?

### 1 感觉来自想象 S4-10

笛卡尔和休谟都太执着于符合论的真,因而错过了对于主动行为的探索,其实" 感觉"来自于"想象"。

### 1.1 有意识"感觉"的复杂 S4-7

人当然不是被动的产生"感觉",对有意识的主动的行为,我们也会产生"感觉",这些"感觉"似乎来自"内部印象",而非休谟的"外部"。

### 1.2 现有想象,再有感觉 S8-10

一旦脱离对"广延世界产生感觉"的狭隘,我们发现,感觉其实有前提条件,人因为"主动的想象力构建"而有"感觉"。

### 2 感觉的两种自由 S11-20

重新构造我们的"感觉"基础,找到我们感觉的自由性构成。

### 2.1 感觉从不是镜子 S11-13

所谓的"错觉",其实是语言的误用,我们很少因为错觉真的犯错,因为"感觉"之前,已经有认识。感觉不是反映现实的镜子。

#### 2.2 在先验的断裂处,产生感觉 S14-16

洞悉感觉前的"条件",我们恰恰是在想象和预期的断裂处,产生"感觉"。

#### 2.3 event和刺激物是构造感觉的手段 S17-20

因此我们到底是靠什么自由构造感觉的呢?是对于"事体"的叙事性理解,和对断 <u>裂处——刺激物的注意和选择,在一定的程度上,这是绝</u>对自由的。

### 3 感觉的失去 S21-29

我们今天感觉的问题是什么?是重要感觉,自我感觉的丧失,这是笛卡尔与休谟世界的问题,洞察这种失去的方式,想办法寻回感觉。

### 3.1 重要感觉的抹杀 S21-24

笛卡尔与休谟的世界,恰恰在破坏人自己构成"event"和"刺激物"的方式,而从外部强加,这并未破坏所有感觉,但破坏了所有的"自主感觉",即"重要的感觉"。

#### 3.2 保持开放,寻回感觉 S25-29

对"概念"保持充分的开放,保持模糊性的认识,充分抓住改变,寻回重要的感觉。

## 笛卡尔与休谟中的"感觉"

"感觉"在构建认识和理解的过程中很重要

笛卡尔:"感觉"应该被"怀疑"

(言下之意:感觉是很容易带来虚假的)

休谟:"感觉"的自然确定性,来源于"印象"

(言下之意:感觉与"印象"的关系是确定的)

感觉似乎都是一个很强烈的东西

## "感觉"当然是每个人的重点

我们对"感觉"的基本想法

感觉是"明显"的,我们有广泛的感觉 我是个很易感的人。

感觉是"相对"的,不同的人对同一个东西有不同的感觉我对这个的感觉和你不同。

感觉是"易变"的,对同一个东西的感觉,是容易变化的感觉是"易变"的,对同一个东西的感觉,是容易变化的感觉。

感觉是不可以"依靠"的,无法通过感觉到达目标做事不要凭感觉。

感觉是与理性相对的 感性与理性。

感觉似乎是每个人都在处理的问题 跟着感觉走 vs 不要凭感觉

## 我们先让问题复杂一点

### 从"有意识演化"开始

休谟的内在决定论,塑造了一种"无意识演化" 必然性:印象 - "恒常连接"的衍生印象 - 因果性 因此给予人们更明晰的"印象",不要"限制本能" 自由市场、消极自由、功利主义法权

### 在休谟的世界里,有:

- 1被充分的"印象"自然塑造的"因果习惯"
- 2 不充分的"印象"塑造的"盲目的迷信"

休谟和笛卡尔的世界里面,少了一个很重要的东西

## 熟练

什么是熟练?与感觉的关系是什么?

她滑雪很熟练。

他讲课讲的很熟练。

他对于这种人际关系驾轻就熟。

滑雪的熟练是 Motor-control (兴许是休谟的)

讲课的熟练是 语言的motor-control吗(是快乐和痛苦的感受下的

"因果律"吗)?

人际关系的熟练是一种反应的motor-control吗(是受到快乐和痛苦支配的"因果律"吗)?

有意识行为的熟练是怎么来的?

## 找到一个"熟练"中的断裂处

对笛卡尔和休谟这样的弑君者, 有一个问题是重要的

什么是"符合真"的

笛卡尔认为:感觉的不是真实的

休谟认为:有印象的才是真实的,理论不是

感觉的重要问题是:是不是"真的" 是不是真的来源于存在之物(梦) 是不是真实反映着存在之物(休谟的自然)

在讲课的时候,对于"将要讲出的东西",什么是"真的"?在面临人际处境的时候,对于"将要进行的言行",什么是"真的"?

有意识行为似乎远远不仅仅是个"是不是"的判断

# 影子是哪里来的?

感觉的基础



山上的影子是什么的影子?感觉而是什么?

动物也能够理解影子:

1 阴凉 / 2 移动

这是非常"休谟"的

## Direction-aware Spatial Context Features for Shadow Detection and Removal

Xiaowei Hu, Student Member, IEEE, Chi-Wing Fu, Member, IEEE, Lei Zhu, Jing Qin, Member, IEEE, and Pheng-Ann Heng, Senior Member, IEEE

人工智能也尝试理解影子,但是是方向和颜色

我们是怎么知道山上的影子是"云朵"的投影

# 先有想象, 后有感觉

没有看到, 没有经历, 但是想像到了

最简单地说,当我们产生"感觉","感觉的来源"绝不仅仅是"可感对象"

笛卡尔对于"梦"的反驳是荒唐的,我们几乎不对梦境产生"疑惑",因为"我们知道在做梦"

"我在做梦" "影子是立体实物的投影" 构成了我们"感觉"的基础

让我们的感觉有了想象的方向

# 错觉并非错觉

错觉的前置条件



实际上没有人觉得筷子在里面折断了,这个现象并不让我们惊讶

更重要的,这与"折射"的物理洞察无关,在我们理解折射现象之前,这个感觉就并不令我们惊讶

实际很简单,物体在水里的时候,看上去会不一样 这就是我们对物体在水里的视觉想象框架

# 什么是魔术的感觉?

无中生有吗?



每个人都预先的知道是"假"的

按照笛卡尔和休谟的观点, 我们就应该"没感觉"

魔术就是我们想象力的断裂处,想象不出来

如果筷子插进水里是直的, 那就是个魔术

# 感觉不是"观察"

感觉不是镜子



当我们以"镜子式的印象"来描述时,我们没感觉

测谎仪的基本假设,就是当我们复述"真"东西的时候,我们没有感觉

笛卡尔和休谟肯定过度的追求真"感觉与事实符合的真"

因而失去了描述"真感觉"重要的东西

## 什么是"感觉"

如果我们要形成我们对"感觉"的理解,就要从感觉生灭开始

feel: taste, touch

sense: direction, reason, meaning

perception: collecting, observe

emotion: irritate, excite

intuition: look at

impress: (passive form of) dig into

笛卡尔关注着: feel, perception

休谟关注着:impress, emotion

我关注着:sense

因为唯有sense关注着"感觉"本身

# 感觉、感官、意义

what make sense to us

你感觉哪里疼? 生理的直观表象 我感觉我们应该快到了。 对广延世界的想象 我感觉那朵云是一匹马。 一种主动的连接 我感觉她好像不喜欢我了。 感觉到一点改变。 我对这个电影没什么感觉。 没什么新东西,

感觉快到了:广延的想象,很多时候也是表达"愿望" 感觉她好像不喜欢我了:其实也是说,我感觉到不安全

除了笛卡尔和休谟关注的"对自己的感觉",实际上真正重要的恰恰是对外界的感觉

## "差异"带来感觉

感觉中, 有些想象之外的"新东西"

我感觉这盘菜挺好吃的。

言下之意是除此之外其他菜是"寻常状态" 我对她挺有感觉。

言下之意是大多数时候,对其他人的无感是"寻常状态" 我容易对比较异域风情的东西有感觉。

言下之意是,非异域风情的是"寻常状态"。

我感觉不到我的左脚了(我们平时却不说,我感觉到我的左脚了)。

言下之意是,可以自如的使用左脚是"寻常状态"。

每次在淘宝上买东西, 我都感觉挺开心的。

这是什么意思?

有的东西是"本真的差异" 有的东西是"对应的差异" (也许authentic sense,就是那些不需要其他东西越来 越糟才能感觉到的东西)

## 对幸运数字的感觉

对幸运数字是一种什么样的想象?

一个基督徒,去看一个房子,房子在13层,他会有什么感觉? 对幸运数字有感觉的人,真的过去得到过什么"快乐"吗?

人的想象力可以将一个"认识对象"和"期望"建立联系(这是休谟的内在必然性世界所不容纳的)

因此逃避此种自由的人, 特别期待一个"奖惩分明"的自然环境

第一层感觉的自由:想象感觉对象的自由

# 感觉来自"event"

人不是一个当下的"刺激-反应"体

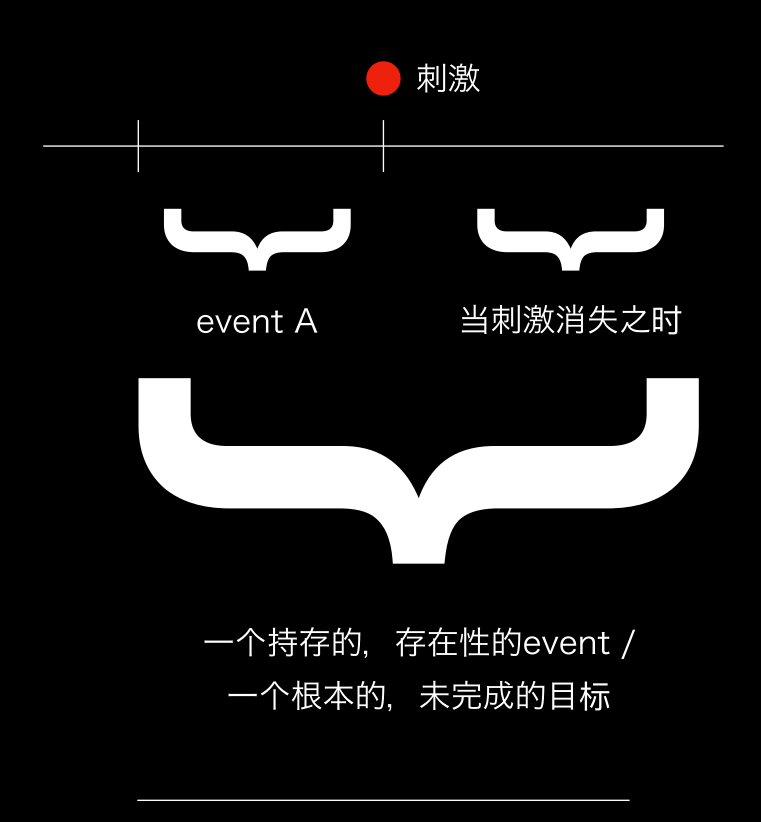
我看到了幸运数字25,当: 我随机地看到幸运数字25 我在半天之内连续看到幸运数字25 我正要给别人表白,在说话之前看到幸运数字25



第二层感觉的自由:构造一个event是自由的

# 想念是一种什么样的感觉

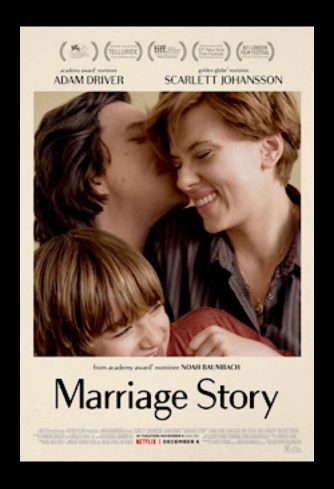
一种笛卡尔和休谟都挺难容纳的"无刺激对象"感觉



抑郁和焦虑是一个类似的东西,感觉的根本主导是对 event的"想象"

# event的自由塑造

感觉的基准来源



吵架:将event从自己被持续而连续的压抑和误解开始,建立 对于自己受害的感觉

感觉,总是在事中感觉

## 感觉世界的破坏

### 压抑感觉的时代

### 对刺激物的笛卡尔式瓦解

不能获得完备性证明和解释的"刺激物"不形成刺激 必须被"完备性(纯粹性)"所证明的刺激物才不应该"怀疑" (在这方面,佛教和笛卡尔有共通之处,都强调对"刺激物"的 无限回退,直到其处于一种纯粹状态。佛教:空/笛卡尔:完 备性)

## 对event的休谟式瓦解

外部因果性并不存在,一切都仅仅是"片段的概率"

但似乎我们并未生活在一个"无感觉"的时代

# 为什么坏感觉好像挺多

### 什么是真正丢失的

我们在宇宙中是伟大的 vs 我们在宇宙中是渺小的都是非常不着边际的"感觉"

渺小实际上在说的是:我的感觉不重要 (那仅仅是我个人的感觉) 我拥有的都仅仅是虚假的,短暂的感觉

剩下的"好"感觉: 消费 / 品味 / 快感 没人会认为抖音的感觉是一种"重要感觉"

剩下的"坏"感觉:

孤独 / 被不公对待 / 被抛弃 其基础依然是自己的感觉都是"不重要感觉"

所以兴许不像休谟或英国经验主义者所言, 感觉分为: 痛苦 vs 快乐

# 重要的感觉 vs 不重要的感觉

痛苦是一种"不重要的感觉",因此留下来了

重要的感觉当然来源于

1 重要的刺激物

2 重要的event

因此这是一种"真感觉",或者说,是一种"充实的感觉"

不重要的感觉来源于

1 随意的刺激物

2 随机的event

因此这是一种"假感觉",或者说,是一种"亏缺的感觉" 这里面有:

快感 / 悲观 / 统计学

什么是"良好生活"呢?就是一种包含着"重要感觉"的生活或是一种想象力丰富的感觉的生活

## 重要的"差异"

### 毕竟感觉从"差异"中产生

我感觉这份红烧肉是我最近吃的最好吃的了 (最近无感的吃了很多红烧肉是其基础,若这是这个人第一 次吃红烧肉,则不会有针对"红烧肉"的感觉)

我对她的感觉非常特别

(这是建立在我对其他人有"感觉"的基础上,若是没有感 <u>觉,则不知道"特别")</u>

## "差异"从"熟悉"中产生:

佛教与笛卡尔要求感受者去熟悉无穷的"感受链",以回溯到感受链的源头,形成一种"感觉"(更纯粹的)

功利主义要求感受者去熟悉一种"个体偏好"和"群体的统计学(公共的功利)",因而形成一种"感受"(更大数字的 / 更多人的 / 更权威的)

今日的"理论感官"就是培养一种偏好和统计学的熟练

## 熟练可以不必是一种"重复"

什么是讲课的熟练中的"差异"和感觉

### 新的刺激物

被新的话语和论述方式激发,讲出了"新东西" (听得比较久的人发现的我的改变)

### 新的Event

寻常讲课,知识就是知识,理论就是理论。话语取得思想史意义上的event,或是与"理想受众"相关的event。但如果讲述内容与讲述者形成理解的event,以及进一步推进到讲述者与听者的实际关系,这才产生了全新的Event,进而有全新的感觉。

如何区分熟练的"匠气"和真正熟练的"创造性"

## 模糊的感觉

没有休谟那样分明的"印象"

### 一种饮食品味的感觉:

细腻的口感,味道的层次,是一种特别具体的,分明的感觉 往往都是event已然结束的强说之辞

这次我有不同的感觉

(大家更熟悉反面的版本, 今天我感觉状态特差)

一切都尚未成形,感觉连接着"存在"和"将要起的变化" "感觉"是中介,也是开始

对于观察者, 感觉总是终结, 因为他什么都不做对于行动者, 感觉总是开始, 他因为有感觉而作出不一样的言行

观众总是走神,表演者才有真正的"感觉" 感觉不作为结果,而是开始

## 对自我的感觉

何种刺激?何种event?

在根基性的那期: 我就是这样的人

刺激:自己行动的决定

event:对于自己的认识 (nous)

他人的评价:

被他人污蔑?还是被他人理解实际更多的是对他人的"感觉"

照镜子(看照片)的时候: 更多的是一些对"物质"的印象

解释一个巨大的痛苦的时候: 我就是一个"讨好型人格"的人

在解释痛苦的时候,自我的感觉总是很有"结论的" 在做事的时候,自我的感觉总是比较模糊的

# 感觉令"觉有所得"

觉有所住, 有所实

德波称当代为"景观社会",其中的一个意涵既是存在物仅仅被当作"景观",而非"感受的对象"。 人们观而不得

> 得到什么呢? 新的刺激物 新的event 因而得到"新的理解"

笛卡尔和休谟的世界,是一个"无甚新意"的感觉世界,也就 必然是一个"无重要感觉"的世界

对于观察者,感觉总是终结,因为他什么都不做对于行动者,感觉总是开始,他因为有感觉而作出不一样的言行

观众总是走神,表演者才有真正的"感觉" 感觉不作为结果,而是开始

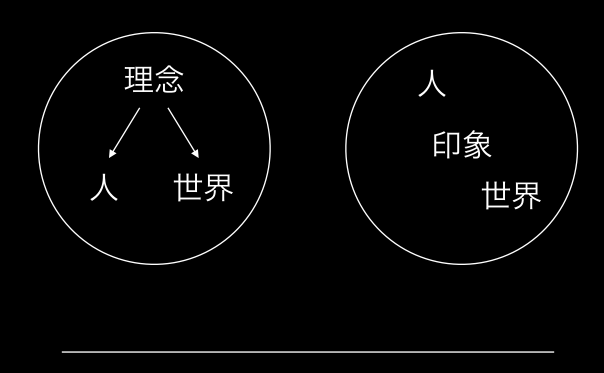
## 感觉的世界

### 回到感觉世界

笛卡尔的世界是一个删减到仅有最少的"完备要素",再以此逻辑演绎出来的世界

休谟的世界是一个删减到仅有最表层的"印象",并以此维持 着的世界

感觉的世界是一个对新的刺激和新的event保持着开放的世界,他既不上溯源头,也不停留表面。他只让event越来越完整,越来越与更多的东西连接着。因此他可以从任何中间的地方停下来,产生感觉,且这个感觉是真的。



感觉世界还是一个保持着理念与现实张力的世界, 正因为理 念在现实的投影总是新的, 并激发着源源不断的全新感受